
1 
 

Mensaje del Santo Padre León XIV  
para la 59ª Jornada Mundial de la Paz  

(1 de enero de 2026) 

 

La paz esté con todos ustedes: 
hacia una paz “desarmada y desarmante” 

  

“¡La paz esté contigo!”. 

Este antiquísimo saludo, que sigue siendo 
habitual en muchas culturas, en la tarde 
de Pascua se llenó de nuevo vigor en 
labios de Jesús resucitado. «¡La paz esté 
con ustedes!» (Jn 20,19.21) es su 
palabra, que no sólo desea, sino que 
realiza un cambio definitivo en quien la 
recibe y, de ese modo, en toda la 
realidad. Por eso, los sucesores de los 
Apóstoles dan voz cada día y en todo el 
mundo a la más silenciosa revolución: 
“¡La paz esté con ustedes!”. Desde la 
tarde de mi elección como Obispo de 
Roma he querido incorporar mi saludo en 
este anuncio coral. Y deseo reafirmarlo: 
«Esta es la paz de Cristo resucitado, una 
paz desarmada y una paz desarmante, 
humilde y perseverante. Proviene de 
Dios, Dios que nos ama a todos 
incondicionalmente»1.  

La paz de Cristo resucitado 

El que venció a la muerte y derribó el 
muro que separaba a los seres humanos 
(cf. Ef 2,14) es el Buen Pastor, que da la 

                                                           
1  Bendición apostólica “Urbi et Orbi” y primer saludo, 

Logia central de la Basílica de San Pedro (8 mayo 
2025). 

vida por el rebaño y que tiene muchas 
ovejas que no son del redil 
(cf. Jn 10,11.16): Cristo, nuestra paz. Su 
presencia, su don, su victoria 
resplandecen en la perseverancia de 
muchos testigos, por medio de los cuales 
la obra de Dios continúa en el mundo, 
volviéndose incluso más perceptible y 
luminosa en la oscuridad de los tiempos. 

El contraste entre las tinieblas y la luz, en 
efecto, no es sólo una imagen bíblica 
para describir el parto del que está 
naciendo un mundo nuevo; es una 
experiencia que nos atraviesa y nos 
sorprende según las pruebas que 
encontramos, en las circunstancias 
históricas en las que nos toca vivir. Ahora 
bien, ver la luz y creer en ella es 
necesario para no hundirse en la 
oscuridad. Se trata de una exigencia que 
los discípulos de Jesús están llamados a 
vivir de modo único y privilegiado, pero 
que, por muchos caminos, sabe abrirse 
paso en el corazón de cada ser humano. 
La paz existe, quiere habitar en nosotros, 
tiene el suave poder de iluminar y 
ensanchar la inteligencia, resiste a la 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html


2 
 

violencia y la vence. La paz tiene el 
aliento de lo eterno; mientras al mal se le 
grita “basta”, a la paz se le susurra “para 
siempre”. En este horizonte nos ha 
introducido el Resucitado. Con este 
presentimiento viven los que trabajan por 
la paz que, en el drama de lo que el Papa 
Francisco ha definido como “tercera 
guerra mundial a pedazos”, siguen 
resistiendo a la contaminación de las 
tinieblas, como centinelas de la noche. 

Lamentablemente lo contrario —es decir, 
olvidar la luz— es posible; entonces se 
pierde el realismo, cediendo a una 
representación parcial y distorsionada del 
mundo, bajo el signo de las tinieblas y del 
miedo. Hoy no son pocos los que llaman 
realistas a las narraciones carentes de 
esperanza, ciegas ante la belleza de los 
demás, que olvidan la gracia de Dios que 
trabaja siempre en los corazones 
humanos, aunque estén heridos por el 
pecado. San Agustín exhortaba a los 
cristianos a entablar una amistad 
indisoluble con la paz, para que, 
custodiándola en lo más íntimo de su 
espíritu, pudieran irradiar en torno a sí su 
luminoso calor. Él, dirigiéndose a su 
comunidad, escribía así: «Tened la paz, 
hermanos. Si queréis atraer a los demás 
hacia ella, sed los primeros en poseerla y 
retenerla. Arda en vosotros lo que 
poseéis para encender a los demás»2.  

Ya sea que tengamos el don de la fe, o 
que nos parezca que no lo tenemos, 
queridos hermanos y hermanas, 
¡abrámonos a la paz! Acojámosla y 
reconozcámosla, en vez de considerarla 
lejana e imposible. Antes de ser una 

                                                           
2  S. Agustín de Hipona, Sermón 357, 3. 

meta, la paz es una presencia y un 
camino. Aunque sea combatida dentro y 
fuera de nosotros, como una pequeña 
llama amenazada por la tormenta, 
cuidémosla sin olvidar los nombres y las 
historias de quienes nos han dado 
testimonio de ella. Es un principio que 
guía y determina nuestras decisiones. 
Incluso en los lugares donde sólo quedan 
escombros y donde la desesperación 
parece inevitable, hoy encontramos a 
quienes no han olvidado la paz. Así como 
en la tarde de Pascua Jesús entró en el 
lugar donde se encontraban los 
discípulos, atemorizados y desanimados, 
de la misma manera la paz de Cristo 
resucitado sigue atravesando puertas y 
barreras con las voces y los rostros de sus 
testigos. Es el don que permite que no 
olvidemos el bien, reconocerlo vencedor, 
elegirlo de nuevo juntos. 

Una paz desarmada 

Poco antes de ser arrestado, en un 
momento de gran intimidad, Jesús dijo a 
los que estaban con Él: «Les dejo la paz, 
les doy mi paz, pero no como la da el 
mundo». E inmediatamente agrega: «¡No 
se inquieten ni teman!» (Jn 14,27). La 
turbación y el temor podían referirse, 
ciertamente, a la violencia que pronto se 
abatiría sobre Él. Más profundamente, los 
Evangelios no esconden que lo que 
desconcertó a los discípulos fue su 
respuesta no violenta; un camino al que 
todos, empezando por Pedro, se 
opusieron, pero en el cual el Maestro 
pidió que lo siguieran hasta el final. El 
camino de Jesús sigue siendo motivo de 
turbación y de temor. Y Él repite con 

https://www.vatican.va/content/francesco/es.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es.html


3 
 

firmeza a quien quisiera defenderlo: 
«Envaina tu espada» (Jn 18,11; 
cf. Mt 26,52). La paz de Jesús resucitado 
es desarmada, porque desarmada fue su 
lucha, dentro de circunstancias 
históricas, políticas y sociales precisas. 
Los cristianos, juntos, deben hacerse 
proféticamente testigos de esta novedad, 
recordando las tragedias de las que 
tantas veces se han hecho cómplices. La 
gran parábola del juicio universal invita a 
todos los cristianos a actuar con 
misericordia, siendo conscientes de ello 
(cf. Mt 25,31-46). Y, al hacerlo, 
encontrarán a su lado hermanos y 
hermanas que, por distintos caminos, 
han sabido escuchar el dolor ajeno y se 
han liberado interiormente del engaño de 
la violencia. 

Aunque hoy no son pocas las personas de 
corazón dispuesto a la paz, un gran 
sentimiento de impotencia las invade 
ante el curso de los acontecimientos, 
cada vez más incierto. Ya san Agustín, en 
efecto, señalaba una paradoja particular: 
«Es más difícil alabar la paz que poseerla. 
En efecto, si queremos alabarla, 
deseamos las fuerzas para ello, 
buscamos los pensamientos y pesamos 
las palabras; por el contrario, si 
queremos poseerla, la tenemos y 
poseemos sin trabajo alguno»3.  

Cuando tratamos la paz como un ideal 
lejano, terminamos por no considerar 
escandaloso que se le niegue, e incluso 
que se haga la guerra para alcanzarla. 
Pareciera que faltan las ideas justas, las 
frases sopesadas, la capacidad de decir 
que la paz está cerca. Si la paz no es una 

                                                           
3  Ibíd., 1. 

realidad experimentada, para custodiar y 
cultivar, la agresividad se difunde en la 
vida doméstica y en la vida pública. En la 
relación entre ciudadanos y gobernantes 
se llega a considerar una culpa el hecho 
de que no se nos prepare lo suficiente 
para la guerra, para reaccionar a los 
ataques, para responder a las agresiones. 
Mucho más allá del principio de legítima 
defensa, en el plano político dicha lógica 
de oposición es el dato más actual en una 
desestabilización planetaria que va 
asumiendo cada día mayor dramatismo e 
imprevisibilidad. No es casual que los 
repetidos llamamientos a incrementar el 
gasto militar y las decisiones que esto 
conlleva sean presentados por muchos 
gobernantes con la justificación del 
peligro respecto a los otros. En efecto, la 
fuerza disuasiva del poder y, en 
particular, de la disuasión nuclear, 
encarnan la irracionalidad de una relación 
entre pueblos basada no en el derecho, 
la justicia y la confianza, sino en el miedo 
y en el dominio de la fuerza. «La 
consecuencia —como ya escribía san 
Juan XXIII acerca de su tiempo— es 
clara: los pueblos viven bajo un perpetuo 
temor, como si les estuviera amenazando 
una tempestad que en cualquier 
momento puede desencadenarse con 
ímpetu horrible. No les falta razón, 
porque las armas son un hecho. Y si bien 
parece difícilmente creíble que haya 
hombres con suficiente osadía para 
tomar sobre sí la responsabilidad de las 
muertes y de la asoladora destrucción 
que acarrearía una guerra, resulta 
innegable, en cambio, que un hecho 
cualquiera imprevisible puede de 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html


4 
 

improviso e inesperadamente provocar el 
incendio bélico»4.  

Pues bien, en el curso del 2024 los gastos 
militares a nivel mundial aumentaron un 
9,4% respecto al año anterior, 
confirmando la tendencia ininterrumpida 
desde hace diez años y alcanzando la 
cifra de 2.718 billones de dólares, es 
decir, el 2,5% del PIB mundial5. Por si 
fuera poco, hoy parece que se quiera 
responder a los nuevos desafíos, no sólo 
con el enorme esfuerzo económico para 
el rearme, sino también con un reajuste 
de las políticas educativas; en vez de una 
cultura de la memoria, que preserve la 
conciencia madurada en el siglo XX y no 
olvide a sus millones de víctimas, se 
promueven campañas de comunicación y 
programas educativos, en escuelas y 
universidades, así como en los medios de 
comunicación, que difunden la 
percepción de amenazas y transmiten 
una noción meramente armada de 
defensa y de seguridad. 

Sin embargo, «el verdadero amante de la 
paz ama también a los enemigos de 
ella»6. Así recomendaba san Agustín que 
no se destruyeran los puentes ni se 
insistiera en el registro del reproche, 
prefiriendo el camino de la escucha y, en 
cuanto sea posible, el encuentro con las 
razones de los demás. Hace sesenta 
años, el Concilio Vaticano II se concluía 
con la conciencia de un diálogo urgente 
entre la Iglesia y el mundo 
contemporáneo. En particular, la 
Constitución Gaudium et spes centraba la 
                                                           
4  S. Juan XXIII, Carta enc. Pacem in terris (11 abril 

1963), 60. 
5  Cf. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and 

International Security (2025). 

atención en la evolución de la práctica 
bélica: «El riesgo característico de la 
guerra contemporánea está en que da 
ocasión a los que poseen las recientes 
armas científicas para cometer tales 
delitos y con cierta inexorable conexión 
puede empujar las voluntades humanas 
a determinaciones verdaderamente 
horribles. Para que esto jamás suceda en 
el futuro, los obispos de toda la tierra 
reunidos aquí piden con insistencia a 
todos, principalmente a los jefes de 
Estado y a los altos jefes del ejército, que 
consideren incesantemente tan gran 
responsabilidad ante Dios y ante toda la 
humanidad»7.  

Al reiterar el llamamiento de los Padres 
conciliares y estimando la vía del diálogo 
como la más eficaz a todos los niveles, 
constatamos cómo el ulterior avance 
tecnológico y la aplicación en ámbito 
militar de las inteligencias artificiales 
hayan radicalizado la tragedia de los 
conflictos armados. Incluso se va 
delineando un proceso de 
desresponsabilización de los líderes 
políticos y militares, con motivo del 
creciente “delegar” a las máquinas 
decisiones que afectan la vida y la muerte 
de personas humanas. Es una espiral 
destructiva, sin precedentes, del 
humanismo jurídico y filosófico sobre el 
cual se apoya y desde el que se protege 
cualquier civilización. Es necesario 
denunciar las enormes concentraciones 
de intereses económicos y financieros 
privados que van empujando a los 
estados en esta dirección; pero esto no 

6  S. Agustín de Hipona, Sermón 357, 1. 
7  Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, 

80. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


5 
 

basta, si al mismo tiempo no se fomenta 
el despertar de las conciencias y del 
pensamiento crítico. La Encíclica Fratelli 
tutti presenta a san Francisco de Asís 
como ejemplo de este despertar: «En 
aquel mundo plagado de torreones de 
vigilancia y de murallas protectoras, las 
ciudades vivían guerras sangrientas entre 
familias poderosas, al mismo tiempo que 
crecían las zonas miserables de las 
periferias excluidas. Allí Francisco acogió 
la verdadera paz en su interior, se liberó 
de todo deseo de dominio sobre los 
demás, se hizo uno de los últimos y buscó 
vivir en armonía con todos»8. Es una 
historia que quiere continuar en nosotros, 
y que requiere que unamos esfuerzos 
para contribuir recíprocamente a una paz 
desarmante, una paz que nace de la 
apertura y de la humildad evangélica. 

Una paz desarmante 

La bondad es desarmante. Quizás por eso 
Dios se hizo niño. El misterio de la 
Encarnación, que tiene su punto de 
mayor abajamiento en el descenso a los 
infiernos, comienza en el vientre de una 
joven madre y se manifiesta en el 
pesebre de Belén. «Paz en la tierra» 
cantan los ángeles, anunciando la 
presencia de un Dios sin defensas, del 
que la humanidad puede descubrirse 
amada solo cuidándolo (cf. Lc 2,13-14). 
Nada tiene la capacidad de cambiarnos 
tanto como un hijo. Y quizá es 
precisamente el pensar en nuestros hijos, 
en los niños y también en los que son 
frágiles como ellos, lo que nos conmueve 
profundamente (cf. Hch 2,37). A este 

                                                           
8  Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 

4. 

respecto, mi venerado Predecesor 
escribía que «la fragilidad humana tiene 
el poder de hacernos más lúcidos 
respecto a lo que permanece o a lo que 
pasa, a lo que da vida y a lo que provoca 
muerte. Quizás por eso tendemos con 
frecuencia a negar los límites y a evadir a 
las personas frágiles y heridas, que 
tienen el poder de cuestionar la dirección 
que hemos tomado, como individuos y 
como comunidad»9.  

San Juan XXIII introdujo por primera vez 
la perspectiva de un desarme integral, 
que sólo puede afirmarse mediante la 
renovación del corazón y de la 
inteligencia. Así escribía en Pacem in 
terris: «Todos deben, sin embargo, 
convencerse que ni el cese en la carrera 
de armamentos, ni la reducción de las 
armas, ni, lo que es fundamental, el 
desarme general son posibles si este 
desarme no es absolutamente completo 
y llega hasta las mismas conciencias; es 
decir, si no se esfuerzan todos por 
colaborar cordial y sinceramente en 
eliminar de los corazones el temor y la 
angustiosa perspectiva de la guerra. 
Esto, a su vez, requiere que esa norma 
suprema que hoy se sigue para mantener 
la paz se sustituya por otra 
completamente distinta, en virtud de la 
cual se reconozca que una paz 
internacional verdadera y constante no 
puede apoyarse en el equilibrio de las 
fuerzas militares, sino únicamente en la 
confianza recíproca. Nos confiamos que 
es éste un objetivo asequible. Se trata, 
en efecto, de una exigencia que no sólo 
está dictada por las normas de la recta 

9  Id., Carta al Director del “Corriere della Sera” (14 
marzo 2025). 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2025-03/el-papa-la-guerra-es-absurda-y-devasta-el-mundo-carta-gemelli.html


6 
 

razón, sino que además es en sí misma 
deseable en grado sumo y 
extraordinariamente fecunda en 
bienes»10.  

Un servicio fundamental que las 
religiones deben prestar a la humanidad 
que sufre es vigilar el creciente intento de 
transformar incluso los pensamientos y 
las palabras en armas. Las grandes 
tradiciones espirituales, así como el recto 
uso de la razón, nos llevan a ir más allá 
de los lazos de sangre o étnicos, más allá 
de las fraternidades que sólo reconocen 
al que es semejante y rechazan al que es 
diferente. Hoy vemos cómo esto no se da 
por supuesto. Lamentablemente, forma 
cada vez más parte del panorama 
contemporáneo arrastrar las palabras de 
la fe al combate político, bendecir el 
nacionalismo y justificar religiosamente la 
violencia y la lucha armada. Los 
creyentes deben desmentir activamente, 
sobre todo con la vida, esas formas de 
blasfemia que opacan el Santo Nombre 
de Dios. Por eso, junto con la acción, es 
cada vez más necesario cultivar la 
oración, la espiritualidad, el diálogo 
ecuménico e interreligioso como vías de 
paz y lenguajes del encuentro entre 
tradiciones y culturas. En todo el mundo 
es deseable «que cada comunidad se 
convierta en una “casa de paz”, donde 
aprendamos a desactivar la hostilidad 
mediante el diálogo, donde se practique 
la justicia y se preserve el perdón»11. Hoy 
más que nunca, en efecto, es necesario 
mostrar que la paz no es una utopía, 

                                                           
10 S. Juan XXIII, Carta enc. Pacem in terris (11 abril 

1963), 113. 
11 Discurso a los obispos de la Conferencia Episcopal 

Italiana (17 junio 2025). 

mediante una creatividad pastoral atenta 
y generativa. 

Por otra parte, esto no debe distraer la 
atención de todos sobre la importancia 
que tiene la dimensión política. Quienes 
están llamados a responsabilidades 
públicas en las sedes más altas y 
cualificadas, procuren que «se examine a 
fondo la manera de lograr que las 
relaciones internacionales se ajusten en 
todo el mundo a un equilibrio más 
humano, o sea a un equilibrio fundado en 
la confianza recíproca, la sinceridad en 
los pactos y el cumplimiento de las 
condiciones acordadas. Examínese el 
problema en toda su amplitud, de forma 
que pueda lograrse un punto de arranque 
sólido para iniciar una serie de tratados 
amistosos, firmes y fecundos»12. Es el 
camino desarmante de la diplomacia, de 
la mediación, del derecho internacional, 
tristemente desmentido por las cada vez 
más frecuentes violaciones de acuerdos 
alcanzados con gran esfuerzo, en un 
contexto que requeriría no la 
deslegitimación, sino más bien el 
reforzamiento de las instituciones 
supranacionales. 

Hoy, la justicia y la dignidad humana 
están más expuestas que nunca a los 
desequilibrios de poder entre los más 
fuertes. ¿Cómo habitar un tiempo de 
desestabilización y de conflictos 
liberándose del mal? Es necesario 
motivar y sostener toda iniciativa 
espiritual, cultural y política que 
mantenga viva la esperanza, 

12 S. Juan XXIII, Carta enc. Pacem in terris (11 abril 
1963), 118. 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


7 
 

contrarrestando la difusión de actitudes 
fatalistas «como si las dinámicas que la 
producen procedieran de fuerzas 
anónimas e impersonales o de 
estructuras independientes de la 
voluntad humana»13. Porque, de hecho, 
«la mejor manera de dominar y de 
avanzar sin límites es sembrar la 
desesperanza y suscitar la desconfianza 
constante, aun disfrazada detrás de la 
defensa de algunos valores»14, a esta 
estrategia hay que oponer el desarrollo 
de sociedades civiles conscientes, de 
formas de asociacionismo responsable, 
de experiencias de participación no 
violenta, de prácticas de justicia 
reparadora a pequeña y gran escala. Ya 
lo señalaba con claridad León XIII en la 
Encíclica Rerum novarum: «La 
reconocida cortedad de las fuerzas 
humanas aconseja e impele al hombre a 
buscarse el apoyo de los demás. De las 
Sagradas Escrituras es esta sentencia: 
“Es mejor que estén dos que uno solo; 
tendrán la ventaja de la unión. Si el uno 
cae, será levantado por el otro. ¡Ay del 

que está solo, pues, si cae, no tendrá 
quien lo levante!” (Qo 4,9-10). Y también 
esta otra: “El hermano, ayudado por su 
hermano, es como una ciudad fortificada” 
(Pr 18,19)»15.  

Que este sea un fruto del Jubileo de la 
Esperanza, que ha impulsado a millones 
de seres humanos a redescubrirse 
peregrinos y a comenzar en sí mismos 
ese desarme del corazón, de la mente y 
de la vida al que Dios no tardará en 
responder cumpliendo sus promesas: «Él 
será juez entre las naciones y árbitro de 
pueblos numerosos. Con sus espadas 
forjarán arados y podaderas con sus 
lanzas. No levantará la espada una 
nación contra otra ni se adiestrarán más 
para la guerra. ¡Ven, casa de Jacob, y 
caminemos a la luz del Señor!» (Is 2,4-
5). 

Vaticano, 8 de diciembre de 2025 

LEÓN PP. XIV 

 

                                                           
13 Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 

junio 2009), 42. 
14 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 

15. 

15 León XIII, Carta enc. Rerum novarum (15 mayo 
1891), 35. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.iubilaeum2025.va/es.html
https://www.iubilaeum2025.va/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html

